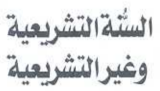


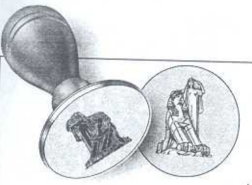
## في التنوير الإسلامي ٢٥





تأليف الشيخ محمد الطاهر بن عاشور - والشيخ على الخفيف والدكتور محمد سليم العنوا - والدكتور محمد عمارة





السنَّنة التشريعية .. وغير التشريعية الشيخ محمد الطاهر بن عاشور - والشيخ على الخفيف والدكتور محمد سليم العوا - والدكتور محمد عمارة داليا محمد إبراهيم

· > T... / 1VTT

I.S.B.N977-14-1487-9

دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع

. ٨ المنطقة الصناعية الرابعة .

مدينة السادس من أكتوبر.

ت: ۲۸۷ / ۱۱، (۱۰ خطـوط)

فاكس: ۲۹٦ /۲۲ -

١٨ ش كامل صدقى - الفجالة - القاهسرة ،

-: VYAP. PO - OP. AAYV . --

فاكس: ٥٩٠٣٣٥٥ / ٢٠ ص.ب: ٩٦ الفجالة .

٢١ ش أحمد عرابي - المهندسيين - الجيزة .

ت: 3737737 - 37X7V37\7.

فاكس: ٢/٣٤٦٢٥٧٦ ، ص.ب: ٢٠ إمياب. -

اسمالكتاب اسمالولف

إشراف عسام تاريخ النشر يناير ٢٠٠١ رقم الإسداع الترقيم الدولي النباشي المركز الرئيسي

مركز التوزيع

إدارة النشر



حُجِّيَة السنة النبوية الشريفة هي معلم من معالم ثوابت الشريعة الإسلامية والفكر الإسلامي ، وركن من أركان العلوم الإسلامية ، الشرعية منها والحضارية على حد سواء . . ولقد تلقت الأمة هذه القضية - قضية السنة النبوية ، وكونها المصدر الثاني للتشريع ، والبيان النبوى للبلاغ القرآني - تلقت الأمة هذه القضية بالقبول والإجماع . .

وفى إطار هذا الإجماع على حُجية السنة النبوية ، تمايزت اجتهادات العلماء فى معايير «الرواية» و «الدراية» الحققة لاعتماد المرويات المأثورة ضمن السنة النبوية ، التى لها الحُجية فى الشريعة والتشريع . .

وإذا كانت هذه المعايير - وخاصة معايير «الرواية» - قد استوت في تراثنا «علوما للحديث» باهت وتباهى بها حضارتنا الإسلامية غيرها من الحصارات . . فإن «معايير الدراية» ، التي حددها علماء السنة ، في حاجة إلى المزيد من «التطبيقات» ، لتثمر - في فرز المرويات والمأثورات - ما أثمرته تطبيقات «معايير الرواية» في التمييز بين مستويات هذه المرويات والمأثورات . . ففي ميادين «أسباب ورود الحديث» ، والنظر في «المتن» لمعرفة خلوه من الشذوذ

والعلة القادحة . . ورؤية جملة الأحاديث المتعلقة بالموضوع الواحد كوحدة واحدة ، مع المقارنة بينها ، وعرضها على القرآن الكريم . . . في هذه الميادين - وما ماثلها - مساحات تنتظر جهود الاجتهاد الإسلامي في ميدان «الدراية» بالسنة النبوية الشريفة . . ولعل الاجتهاد في هذه الميادين هو الذي سيريح العقل المسلم من «شغب» الذين يشغبون على السنة النبوية بالإنكار والإهدار! . .

#### 恭 崇 恭

وكذلك الحال مع ميدان التمييز في العلم النبوى - أى السنة النبوية - بين ماهو تشريع - في العبادات والمعاملات - وبين ماهو غير تشريع - من العادات وطرائق العيش وثقافة واقع عصر النبوة . . والنصيحة . . والحمل على الأكمل . . وأغاط الحياة . . وهو ميدان يشيع الجهل بحقائقه لدى جمهور غفير من المثقفين ، فضلا عن غير المثقفين ! . .

فالسنة النبوية هي قول الرسول وفعله وإقراره . لكن . . أي هذه السنة هو الحجة في التشريع ، والبيان للقرآن الكريم؟ . . وأيها يدخل في العادات وطرائق العيش وثقافة العصر النبوى والسياسة المتغيرة بغير المقاصد الشرعية والمسالح الشرعية المعتبرة ، فلا تعد دينا ، ولا حجة في الشريعة ومصدرا للتشريع ؟ . .

تلك هي القضية التي تتوفر على بيانها دراسات هذا الكتاب..

فالدراسة الأولى: عن [مقامات وأقوال وأفعال الرسول، يَالِينَ المتبها واحد من أعظم علماء مدرسة الإحياء

والتجديد الإسلامية في عصرنا الحديث . . وهو العلامة الشيخ محمد الطاهر بن عاشور ١٢٩٦١ - ١٣٩٣ هـ ١٣٩٣ م ] ، الذي عمّر قرابة قرن من الزمان - ٩٨ سنة هجرية - ٩٥ سنة ميلادية - فبارك الله في عمره بركة تجسدت في عطائه العلمي العميق والغزير . .

- لقد ولد بتونس ، في أسرة اشتهرت بنبوغ عدد من أكابر العلماء والمفتين والمصلحين والقضاة وشيوخ الإسلام ، من مثل : الشيخ أحمد بن عاشور ، والشيخ محمد بن عاشور ، والشيخ محمد الطاهر بن عاشور – الجد – [١٣٨٤ هـ ١٨٦٨ م] والشيخ محمد الفاضل بن عاشور [١٣٢٧ – ١٣٩٠ هـ ١٩٠٩ – ١٩٧٠ م] . .
- وتتلمذ على فكر تيار الإحياء والتجديد والإصلاح في اليقظة الإسلامية الحديثة ، ونهل من علم الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده [١٢٦٥ ١٣٢٣ هـ ١٨٤٩ ١٩٠٥ م] الذي زار تونس ، زيارته الأولى [١٣٠١ هـ ١٨٨٤ م] عندما كان منفيا من مصر ، بعد احتلال الإنجليز لها وكان يومئذ نائبا لجمال الدين الأفغاني المتلال الإنجليز لها وكان يومئذ نائبا لجمال الدين الأفغاني الوثقى» السرية والحرر الأول لجلتها «العروة الوثقى» . .

وفى الزيارة الشانية للأستاذ الإمام إلى تونس ١٣٢١ هـ ا ١٩٠٣م] كان ابن عاشور فى الخامسة والعشرين من عمره، فلقى الأستاذ الإمام، وألقى فى حضرته خطابا عبر فيه عن تتلمذه على فكر الإمام - الذى أصبحت له امتدادات فى تونس منذ زيارته

الأولى - فقال ابن عاشور - مخاطبا الإمام - : «أيها الأستاذ ، إن مباديكم السامية التي ترمى سهمها الأفلج (١) شوارد التقدم . . قد أوجبت لنفسى نحو لقياكم كثرة إشراق ، مع علو في محبتكم وإغراق ، فلا يتعجب الأستاذ ، أيده الله ، من نفس أظهرت له التعلق عند ملاقاته الأولى ، فإنا وإن لم نلق شخصه من قبل فقد لاقينا ذكره وفرائده . .»

ومنذ هذه الزيارة ، توثقت الصلات الفكرية - العميقة - بين الطاهر بن عاشور وبين الأستاذ الإمام ، وتبادلا الرسائل التي تضمنت إشارات وألغازا حول مشكلات الإصلاح والتحرر من الاستعمار والجمود والتقليد - وكانت لابن عاشور شفرة خاصة لحل ألغاز تلك المكاتبات ، التي استوجبتها رقابة الاستعمار الفرنسي على المكاتبات التي استوجبتها وقابة الاستعمار الفرنسي على المكاتبات المندة وهذه الماتبات الفكرية في كتابه [أليس الصبح بقريب] والذي بدأ تأليفه منذ ذلك التاريخ [1871 هـ ١٩٠٣ م] . .

- ولقد تعلم الطاهر بن عاشور ، اللغة الفرنسية إلى جانب العربية وعلومها . . ودخل «جامع الزيتونة» وهو الجامعة الدينية المناظرة للأزهر ١٣١٠] هـ ١٨٩٢م] وفيها درس وتخصص في علوم الإسلام والعربية وأدابها . . ونال منها بعد سبع سنوات «شهادة التطويع» في [١٣١٧ هـ ١٨٩٩م] .
- ولقد أسهم ابن عاشور بعد تخرجه من الزيتونة- في

<sup>(</sup>١) السهم الأفلج : الأكثر إصابة وقورًا .

مختلف ميادين الإصلاح والنهضة والتجديد . . من الإدارة . . إلى القضاء . . إلى الأوضاء . . إلى التعليم . . إلى الإفتاء . . إلى التلميس والمحاضرات . . وذلك فضلا عن التأليف وتحقيق التراث . .

فعين في مجلس الأوقاف [١٣٢٩ هـ ١٩٢١ م] . . وتولى القضاء [١٣٢٩ هـ ١٩٢١ م] . . ثم أصبح مفتيا [١٩٤٥ هـ ١٣٤٦] . . ثم مستشارا المحكومة في الشئون الدينية ، وشيخا للإسلام ، وشيخا لجامع الزيتونة [١٣٥١ هـ ١٣٥١ م] . . وأصبح عضوا بمجمع اللغة العربية الزيتونة [١٣٥١ هـ ١٩٥١ م] . . وأصبح عضوا مراسلا للمجمع العلمي العربي بدمشق [١٩٧٤ هـ ١٩٥٥ م] . . وذلك فضلا عن العلمي العربي بدمشق [١٣٧٤ هـ ١٩٥٥ م] . . وذلك فضلا عن عارسة التدريس وإلقاء المحاضرات . والمشاركة في المعارك فكرى "تجسد فيما يقرب من أربعين كتابا ما بين تأليف وتحقيق وبعض هذه الكتب موسوعات استغرق تأليف الواحد منها خمسين عاما . . ولقد طبع من هذه الكتب سبعة عشر كتابا . ولاتزال بقيتها مخطوطة حتى الآن .

ومن هذه الآثار الفكرية - التي غطت علوم وفنون القرآن . . والحديث . . ومقاصد الشريعة . . والفقه . . وأصوله . . واللغة . . والنحو . . والأدب . . والنقد . . والشعر . . والاجتماع . . والتاريخ . . ومشروع النهضة . . والتراجم . . والحكمة . .

۱ - تفسير التحرير والتنوير - [تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب الجيد] - وهو الذى استغرق تحريره له خمسين عاما . . فجاء عملا عملاقا ومتفردا في ميدان التفسير للقرآن الكريم - . .

٢ - [مقاصد الشريعة الإسلامية] . . وفيه محاولة لتأسيس «علم مقاصد الشريعة» ، ليكون بديلا لعلم أصول الفقه ، بهدف توحيد مرجعية الاجتهاد الفقهى ، خروجا من متاهة الاختلافات الفقهية التى تزايدت فى عصور التقليد . .

٣ - [حاشية التوضيح والتصحيح لمشكلات التنقيح على شرح تنقيح الفصول في الأصول] - للقرافي ، شهاب الدين أحمد بن إدريس [٦٨٤ هـ ١٢٨٥م] - . .

٤ - [أصول النظام الاجتماعی فی الإسلام] - وهو دراسة فی سنن الله فی التقدم والنهوض - نهوض الإسلام الأول . .
 والنهوض المنشود - . .

٥ - [أليس الصبح بقريب] وهو وثيقة لمشروع النهضة الإصلاحية - في تونس . . وتأثيرات مدرسة الإحياء والتجديد الديني في هذه النهضة - . .

٦ - [أصول التقدم والمدنية في الإسلام] . .

٧ - [كشف المغطى من المعانى والألفاظ الواقعة في الموطأ] موطأ الإمام مالك [٩٣ - ١٧٩ هـ ٧١٢ - ٧٩٥م] - .

٨ - [نقد علمي لكتاب الإسلام وأصول الحكم] - الذي ألفه
 الشيخ على عبد الرازق [١٣٠٥ - ١٣٨٦ هـ ١٨٨٧ - ١٩٦٦م] . . .

٩ - [النظر الفسيح عند مضايق الأنظار في الجامع الصحيح]
 - وهو دراسة نقدية في مشروع صحيح البخاري-..

١٠ - أرسالة فقهية عن الفتوى الترنسفالية] - التي أصدرها الإمام محمد عبده ، عن ذبائح ولباس أهل الكتاب ، والتي أثارت جدلا فقهيا وفكريا كبيرا في مطلع القرن العشرين [١٣٢٢ هـ ١٩٠٤ م] - . . .

١١ - [أصول الإنشاء والخطابة] ...

١٢ - [موجز البلاغة] . .

١٣ - [قصة المولد] - عن ميلاد رسول الله على . .

۱٤ - [تحقيق بشار بن برد] . .

١٥ - [ تحقيق ديوان النابغة الذبياني] . .

١٦ - [تحقيق قصيدة الأعشى الأكبر في مدح المحلق] . .

١٧ - [شرح وتحقيق المقدمة الأدبية للمرزوقي] . .

أما الدراسات والأبحاث والمحاضرات والتحقيقات التي لم تطبع في كتب حتى الآن ... فمنها :

١٨ - [رسالة في القدر] . .

١٩ – [قلائد العقيان] – شرح وتحقيق وإكمال . .

. ٠ [الفتاوي] . .

٢١ - [قضايا وأحكام شرعية] . .

٢٢ - [مسائل فقهية وعلمية تكثر الحاجة إليها ومعول في
 الأحكام عليها] . .

٢٣ - [تعليق وتحقيق على حديث أم زرع] . .

٢٤ - [أمالي على مختصر خليل] في الفقه المالكي . .

٢٥ - [أراء اجتهادية] . .

 ٢٦ - [تحقيق وتعليق على كتاب خلف الأحمر المعروف بمقدمة فى النحو] . .

٧٧ - [تعاليق على المطول وحاشية السيلكوتي] . .

٢٨ - [أمالي على دلائل الإعجاز] للإمام عبد القاهر الجرجاني
 ٤٧١ م] ...

٢٩ - [تراجم لبعض الأعلام] . .

۳۰ - اتحقیق وتصحیح وتعلیق علی کتاب «الاقتضاب»
 لابن السید البطلیوسی ، مع شرح کتاب «أدب الکاتب»] . .

٣١ - [جمع وشرح ديوان سحيم] . .

٣٢ - [شرح معلقة امرئ القيس] . .

٣٣ - [شرح ديوان الحماسة] . .

۳۶ - [مراجعات تتعلق بكتابى : «معجز أحمد» و «اللامع العزيزى»] - اللذين شرح فيهما المعرى [۳۲۳ - ۶۶۹ هـ ۹۷۳ - ۱۰۵۷ م] . . .

٣٥ - [تحقيق الشرح القرشي على ديوان المتنبي] . .

٣٦ - [غرائب الاستعمال] . .

٣٧ - [تصحيح وتعليق على «كتاب الانتصار» لجالينوس ،
 للحكيم ابن زهر] . .

٣٨ - [كتاب تاريخ العرب] . .

• وإذا كان ابن عاشور قد غيز وتألق في سماء علماء الأمة - على امتداد القرن الرابع عشر الهجرى - حتى استحق أن يطلق عليه الإمام محمد عبده - في بداية القرن العشرين - السفير الدعوة الإصلاحية في الجامعة الزيتونية » . . فلقد استحق أن يصف الشيخ محمد الغزالي [١٣٣٥ - ١٤١٦ هـ ١٩١٧ - ١٩٩٧ - في أواخر القرن العشرين - بأنه «رجل القرآن الكريم ، وإمام الثقافة الإسلامية المعاصرة » . .

ذلك هو صاحب الدراسة الأولى في هذا الكتاب . .(٢)

• أما الدراسة الثانية: - عن [السنة التشريعية] - فإن كاتبها هو واحد من أبرز الفقهاء المجددين - في القرن الرابع عشر الهجري - العشرين الميلادي - وهو فضيلة الشيخ على الخفيف [١٣٠٩ - ١٣٩٨ هـ ١٨٩١ - ١٨٩٨] . . الذي تخرج بمدرسة القضاء

<sup>(</sup>٢) أنظر في ترجمته : إسماعيل الحسنى (نظرية المقاصد عند الإمام محمد الطاهر بن عاشور) ص٧٥ - ٩٨ ، طبعة المعهد العالمي للفكر الاسلامي - واشنطون سنة ١٤١٦هـ سنة ١٩٩٥م . والعجب أن موسوعاتنا الحديثة التي أرخت للأعلام ولأعلام المؤلفين ، قد غفلت عن الترجمة للطاهر بن عاشور ، بنا فيها التي ألفت بعد وفاته (١٣٩٣هـ ١٩٩٩م) . ، انظر : عمر كحالة (معجم مصنفي الكتب العربية) طبعة بيروت سنة ١٩٩٦هـ منة ١٩٨٦م ، ونزار أباظة ، محمد رياض المالح (إثمام الأعلام) - فيل على كتاب الأعلام لخير الدين الزركلي - طبعة بيروت سنة ١٩٩٩م .

الشرعى - التى كانت مع دار العلوم منارات التجديد لعلوم الشريعة الإسلامية - . . ثم تولى التدريس بهذه المدرسة . . كما عمل بالقضاء الشرعى . . والمحاماة الشرعية . . والتدريس للشريعة الإسلامية بكلية الحقوق - جامعة القاهرة . . والذى شرفت بعضويته العديد من المجامع العلمية ، ومنها مجمع اللغة العربية - بالقاهرة - ومجمع البحوث الإسلامية ، بالأزهر الشريف - . . فضلا عن «موسوعة الفقه الإسلامي» ، بالمجلس الأعلى للشئون الإسلامية - مصر - . .

كما أثرى المكتبة الإسلامية بالاجتهادات التى ضمتها مؤلفاته في [الخلافة] و [أحكام الوصية] و [الشركات في الفقه الإسلامي] و [أحكام المعاملات الشرعية] و [أسباب اختلاف الفقهاء] و [الحق والذمة] و [البيع في الكتاب والسنة] و [الملكية في الشريعة الإسلامية] و [الشركة والحقوق المتعلقة بها] و [الإرادة المنفردة في الفقه الإسلامي] و [نظرية النيابة عن الغير] . . الخ . . الخ . .

وهى المؤلفات التى توحى حتى عناوينها بما فيها من اجتهاد فى فقه الأحكام وفى فقه الواقع ، مع عقد القران بين الأحكام والواقع ، وذلك باستدعاء الشريعة الإسلامية لتتخطى أعناق القرون فتعود من جديد إلى عرش الحاكمية فى تنظيم الاجتماع الإسلامى للأمة الإسلامية . .

ومن حسن الحظ أن ميدان «السنة التشريعية» قد حظى بهذه الدراسة ، التي كتبها الشيخ على الخفيف ، والتي اخترناها ضمن الدراسات ، التي نقدمها في هذا الكتاب . .

- أما الدراسة الثالثة: فلقد كتبها عن [السنة التشريعية وغير التشريعية] الأستاذ الدكتور/ محمد سليم العوا.. وهو الذي جمع بين فقه الشريعة الإسلامية وفقه القانون الوضعى، وأعانته الدراسات المقارنة بينهما، مع ثقافته التراثية الواسعة، والعصرية الجامعة، على إثراء المكتبة الإسلامية المعاصرة بالعديد من المؤلفات المتميزة بالضبط الشرعى والإبداع الفكرى والحضارى..
- أما الدراسة الرابعة: عن [السنة التشريعية وغير التشريعية] - فهى لكاتب هذا التقديم . .

فهاهى أربع دراسات عن أقسام العلم النبوى ، تُميز بين ما هو دين وتشريع فى السنة النبوية . . وما هو خارج عن هذا الإطار . . نقدمها إلى الباحثين والقراء إسهاما فى تجلية حقائق ميدان هام يجهل معالمه الكثيرون ! . .

والله نسأل أن ينفع بهذا الكتاب . . وأن يتقبله خالصا لوجهه الكريم . . وصلى الله وسلم على صاحب السنة الشريفة . . وعلى آله وصحابته . . ومن عمل بهذه السنة إلى يوم الدين .

**دكتور** محمد عمارة

# ٤ - د. محمد عمارة السُّنَة التَّشريْعيَّة وَغيرُ التَّشريعيَّة

لقد ميز الحدُّثون والأصوليون في نصوص السنة النبوية بين : سنة العادة - وهي التي لا إلزام فيها- وسنة العبادة ، التي لا تغيير لحكمها- بالاجتهاد - إذا تعلقت بالغيبيات التي لا يستقل العقل بإدراكها ، أو بالعبادات ، ومن ثم لا يجوز الاجتهاد في تغيير حكمها . . وكذلك إذا هي تعلقت بالثوابت الدنيوية ؛ لانتفاء دوران وتغير عللها . . ميزوا بينها وبين السنة التي تتعلق بالفروع من المتغيرات الدنيوية ، والتي هي «اجتهاد نبوي» . . فهذه تدور أحكامها مع عللها وجوداً وعدماً - على النحو وبالمعنى الذي تحدثنا عنه - فيجوز معها وفيها الاجتهاد الجديد تبعاً لما يستجد من مصالح ، لابد وأن تتغيا تحقيقها الأحكام . . والناظر في كتاب الإمام القرافي : أبو العباس أحمد بن إدريس (٦٨٤ هـ / ١٢٨٥ م) (الإحكام في تمييز الفتاوي عن الأحكام وتصرفات القاضي والإمام) . . الناظر في هذا الكتاب يرى تقسيمه السنة النبوية إلى : ا - سنة تشريعية - (أى من الشرع) . . . تتعلق بالغيب وما لا يستقل العقل بإدراك علته . . وبالثوابت الدنيوية . . وهذه أحكامها دائمة ، لا يجوز معها اجتهاد التغيير . . وهي شاملة لكل تصرفات الرسول ﷺ بالرسالة ، أي بحكم كونه رسولا ، يبلغ رسالة ربه .

وللفتاوى النبوية التي هي بيان للرسالة وللوحي ، أي أنها شاملة للوضع الإلهي في السنة الخارج عن إطار اجتهاد الرسول عليه في فروع المتغيرات الدنيوية .

ب- وسنة غير تشريعية . . تتعلق باجتهادات الرسول في فروع المتغيرات الدنيوية ، سواء في السياسة أو الحرب أو المال ، وكل ما يتعلق «بإمامته» للدولة الإسلامية ، أو بقضائه في المنازعات ، الذي هو اجتهاد مؤسس على حجج أطراف النزاع ، وليس وحياً معصوماً . وفيها ومعها يجوز الاجتهاد الذي يأتي بجديد الأحكام . .

فالقسم الأول من السنة . . (السنة التشريعية) . تتلقاها الأمة من الشرع ، دون واسطة ، وتلتزم بها التزامها بالرسالة ، وذلك دون توقف الالتزام والاقتداء على مصدر جديد وسلطة جديدة لاجتهاد جديد . .

أماالقسم الثانى - (السنة غير التشريعية) - والتى هى اجتهاد فى متغيرات الفروع الدنيوية ، أو قضاء بالاجتهاد لا الوحى فى المنازعات فإن ما يتعلق منها بالإمامة - سياسة الدولة فى مختلف ميادينها - لا إلزام فيه وبه إلا إذا عرض على إمام الوقت والدولة القائمة فأجازته ، لموافقته للحال وتحقيقه للمصلحة التى تغيتها نصوصه فى عهد رسول الله يخلج وعهد دولته . . وكذلك الأمر مع قضائه على فى المنازعات بالاجتهاد - بناء على حجج أطراف النزاع . . فالاقتداء به والالتزام بأحكامه موقوف على إجازة القضاء

المعاصر ، الذي له إمضاؤه إذا اتسق مع حجج الأطراف الحاليين للنزاع – من البينة واليمين - . . وذلك حتى يكون محققاً للاجتهاد في سبيل تحقيق العدل الذي تغياه من ورائه رسول الله على . . فهي إذن – (السنة غير التشريعية) – اجتهاد ، لا تبليغ رسالة ، ولا فتيا في الرسالة ، تُسْتَأنف من جديد ، ويتوقف إمضاؤها على تحقيق المقاصد التي استهدفتها ، فإن حققتها أمضيت كما هي ، وإلا – بأن غابت شروط إعمال حكمها – كان الاجتهاد الجديد هو الواجب الإسلامي ، الكفيل بتحقيق مقاصد الشريعة في هذا المقام .

وبسبب من أهمية هذا التقسيم للسنة النبوية ، ولمماراة البعض فيه وفي نتائجه ، فإننا نورد النص الكامل الذي صاغه فيه «الفقيه الأصولي المفسر المتكلم النظار المتفنن المشارك الأديب» القرافي ، في كتابة الذي أفرده لفن «الفقه والأصول وتاريخ التشريع»(١) ، كتاب (الإحكام في تميز الفتاوي عن الأحكام وتصرفات القاضي والإمام) . .

لقد أورد القرافي السؤال الخامس والعشرين . . وهو :

«ما الفرق بين تصرف رسول الله بين الفتيا والتبليغ ، وبين تصرفه بالإمامة؟ . وهل آثار هذه التصرفات مختلفة في الشريعة والأحكام؟ أو الجميع سواء في ذلك؟ . وهل بين الرسالة وهذه الأمور الثلاثة فرق؟ أو الرسالة عين الفتيا؟ . . . »

ثم أورد الجواب على هذا السؤال ، فقال :

«إن تصرف رسول الله علي بالفتيا ، هو إخباره عن الله - تعالى - ، . تعالى - ، . . تعالى - ، . .

وتصرفه على بالتبليغ هو مقتضى الرسالة . والرسالة هى أمر الله التبليغ فهو على الرسالة . والرسالة هى أمر الله التبليغ فهو على ينقل عن الحق الخالق فى مقام الرسالة : ما وصل إليه عن الله -تعالى - فهو فى هذا المقام مبلغ وناقل عن الله تعالى - وورث عنه على هذا المقام الحدثون رواة الأحاديث النبوية وحملة الكتاب العزيز لتعليمه للناس ، كما ورث المفتى عنه على الفتيا .

وكما ظهر الفرق لنا بين المفتى والراوى ، فكذلك يكون الفرق بين تبليغه و الفرق عن ربه وبين فتياه فى الدين . والفرق هو الفرق بعينه ، فلا يلزم من الفتيا : الرواية ، ولا من الرواية : الفتيا ، من حيث هما رواية وفتيا .

وأما تصرفه على بالحكم (٢) ، فهو مغاير للرسالة والفتيا ؛ لأن الفتيا والرسالة تبليغ محض واتباع صرف ، والحكم إنشاء وإلزام من قبله على بحسب ما يسنح من الأسباب والحجاج ، ولذلك قال على - فيما حدثت به أم سلمة ، رضى الله عنها - قالت : جاء رجلان من الأنصار يختصمان إلى رسول الله على في مواريث بينهما قد درست ليس عندهما بينة إلا دعواهما ، في أرض قد بينهما قد درست ليس عندهما بينة إلا دعواهما ، في أرض قد تقادم شأنها وهلك من يعرف أمرها ، فقال لهما رسول الله على أبيه شيء ، وإني إنما أقضى بينكم برأيي فيما لم ينزل على فيه ، ولعل

بعضكم أن يكون ألحن (أبلغ) بحجته - أو قال: لحجته - من بعض ، فأحسب أنه صادق فأقضى له ، فإنى أقضى بينكم على نحو ما أسمع ، فمن قضيت له من حق أخيه شيئاً (ظلما) فلا يأخذه ، فإنما أقطع له قطعة من النار يطوق بها من سبع أرضين ، يأتى بها سطاما (٦) في عنقه يوم القيامة ، فليأخذها أو ليدعها . .»(١) . دل ذلك على أن القضاء يتبع الحجاج وقوة اللَّحن بها .

فهو ﷺ في هذا المقام مُنْشِيء ، وفي الفتيا والرسالة مُتَّبع مُبلِّغ ، وهو في الحكم أيضاً متبع لأمر الله تعالى له بأن ينشىء الأحكام على وفق الحجاج والأسباب ، لا أنه مُتَّبع في نقل ذلك الحكم عن الله تعالى ؛ لأن ما فُوض إليه من الله تعالى لا يكون منقولاً عن الله تعالى . . .

وأما تصرفه بين بالإمامة ، فهو وصف زائد على النبوة والرسالة والفتيا والقضاء ، لأن الإمام هو الذي فوضت إليه السياسة العامة في الخلائق ، وضبط معاقد المصالح ، ودرء المفاسد ، وقمع الجناة ، وقتل الطغاة ، وتوطين العباد في البلاد ، إلى غير ذلك مما هو من هذا الجنس .

وهذا ليس داخلاً في مفهوم الفتيا ولا الحكم ولا الرسالة ولا النبوة ، لتحقق الفتيا بمجرد الإخبار عن حكم الله تعالى بمقتضى الأدلة ، وتحقق الحكم بالتصدى لفصل الخصومات دون السياسة العامة ، فصارت السلطنة العامة - التي هي حقيقة الإمامة - مباينة للحكم من حيث هو حكم ... وأما الرسالة فليس يدخل فيها إلا مجرد التبليغ عن الله تعالى ، وهذا المعنى لا يستلزم أنه فُوض إليه السياسة العامة ، فكم من رسل لله تعالى على وجه الدهر قد بعثوا بالرسائل الربانية ، ولم يطلب منهم غير التبليغ لإقامة الحجة على الخلق من غير أن يؤمروا بالنظر في المصالح العامة . . . وأما أثار هذه الحقائق في الشريعة فمختلفة :

فما فعله - عليه السلام- بطريق الإمامة كقسمة الغنائم، وتفريق أموال بيت المال على المصالح، وإقامة الحدود، وترتيب الجيوش، وقتال البغاة، وتوزيع الإقطاعات في القرى والمعادن، ونحو ذلك: فلا يجوز لأحد الإقدام عليه إلا بإذن إمام الوقت الحاضر، لأنه عليه إغا فعله بطريق الإمامة، وما استبيح إلا بإذنه، فكان ذلك شرعاً مقرراً لقول تعالى: ﴿وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَكُمٌ أَنْهَدُونَ ﴾ (٥) . .

وما فعله - عليه الصلاة والسلام - بطريق الحكم كالتمليك بالشفعة ، وفسوخ الأنكحة والعقود ، والتطليق بالإعسار عند تعذر الإنفاق ، والإيلاء والفيئة ، ونحو ذلك : فلا يجوز لأحد أن يقدم عليه إلا بحكم الحاكم (١) في الوقت الحاضر اقتداء به على الأنه - عليه السلام - لم يقرر تلك الأمور إلا بالحكم ، فتكون أمته بعده على كذلك .

وأما تصرفه - عليه الصلاة والسلام - بالفتيا والرسالة والتبليغ فذلك شرع يتقرر على الخلائق إلى يوم الدين ، يلزمنا أن نَتْبع كل حكم مما بلَّغه إلينا عن ربه بسببه ، من غير اعتبار حكم حاكم ولا إذن إمام؛ لأنه على مسبق ألم التباط ذلك الحكم بذلك السبب، وخلّى بين الخلائق وبين ربهم، ولم يكن منشئاً لحكم من قبلة ولا مُرتباله برأية على حسب ما اقتضته المصلحة، بل لم يفعل إلا مجرد التبليغ عن ربه، كالصلوات والزكوات وأنواع العبادات، ثم تحصيل الأملاك بالعقود من البياعات والهبات وغير ذلك من أنواع التصرفات: لكل أحد أن يباشره ويحصل سببه، ويترتب له حكمه من غير احتياج إلى حاكم ينشىء حكماً، أو إمام يُجَدد إذْنا . . . "()).

هكذا عرض القرافي قضية تقسيم السنة النبوية إلى التشريعية وهي ما تعلق من السنة بالرسالة والتبليغ وبالفتيا في موضوعات الرسالة - وإلى سنة غير تشريعية - وهي التي تمثل إنشاء الرسول باجتهاده في فروع المتغيرات الدنيوية ، التي لم يرد فيها وحي ولا شرع إلهي ، بميادين بمارساته لشئون الإمامة - الدولة - والحكم - القضاء - ، وكيف أن أحكام السنة التشريعية ماضية ، دون أن يتوقف إمضاؤها على حكم حاكم - (قضاء قاض) - جديد ، ولا إذن إمام جديد ، بينما أحكام السنة غير التشريعية لابد وأن يستأنف فيها الاجتهاد الجديد ، بواسطة القضاء المعاصر وإمام الوقت الحاضر ، لتبين مدى توافر شروط إعمال أحكامها ، فإذا توفرت أمضيت هذه الأحكام ، وإلا أثمر الاجتهاد الجديد حكماً جديداً يتغيا تحقيق المصالح والمقاصد الإسلامية ، التي هي الحكمة والعلة الغائية من وراء هذه الأحكام .

ونفس هذا الفكر ، وذات هذا الموقف - في تقسيم السنة إلى تشريعية وغير تشريعية - نجده عند المحدث والفقيه الأصولي المجدد المجتهد ولي الله الدهلوي ، أحمد بن عبد الرحيم الفاروقي (١١١٠ - ١١٧٦ هـ / ١٦٩٩ - ١٧٦٢م) في كتابه المتفرد (حجة الله البالغة) . . ففيه يقسم السنة النبوية - التي يسميها «علوم النبي "إلى قسمين :

أ - ما سبيله تبليغ الرسالة - ويشمل : علوم الآخرة وعجائب الملكوت ، وشرائع وضبط العبادات ، وبعضها وحى ، وبعضها اجتهاد مبنى على ما علمه الله من مقاصد الشرع ، فهو بمنزلة الوحى ، والموقف من هذا القسم هو : التزام ما فيه من أحكام . .

ب - وما ليس من باب تبليغ الرسالة ، أو الاجتهاد المؤسس على الوحى ، ويشمل علوم الدنيا ، وسياسة المجتمع والدولة وأحكام القضاء ، وهذا القسم من السنة النبوية هو اجتهاد نبوى ، يستأنف فيه ومعه الاجتهاد الجديد ، الذى قد يفضى إلى أحكام جديدة تقتضيها الحكم والعلل الغائية والمصالح الجديدة على النحو الذى ضربنا له وعليه الأمثال . .

أما نص كلام ولى الله الدهلوى- الذي ضمنه هذا الرأى- فإنه يسوقه تحت عنوان :

(باب بيان أقسام علوم النبي 🏰) . .

وتحت هذا العنوان يقول :

«اعلم أن ما روى عن النبي ﷺ ودُوِّن في كتب الحديث على قسمين ، (أحدهما) : ما سبيله سبيل تبليغ الرسالة ، وفيه قوله تعالى : ﴿ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولُهُ مِنْ أَهُلُ الْقُرَىٰ فَلَلَّهُ وَللرَّسُولُ وَلَذِي الْقُرِبِي وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَأَبْنِ السِّبِيلِ كَي لا يِكُونِ دُولَة بين الأغنياء منكُم وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا واتَّقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْعَقَابِ ﴾ (٨) منه : علوم المعاد ، وعجائب الملكوت ، وهذا كله مستند إلى الوحى . ومنه : شرائع وضبط للعبادات والارتفاقات (٩) بوجوه الضبط المذكورة فيما سبق وهذه بعضها مستند إلى الوحي ، وبعضها مستند إلى الاجتهاد ، واجتهاده على بمنزلة الوحى ؛ لأن الله تعالى عصمه من أن يتقرر رأيه على الخطأ ، وليس يجب أن يكون اجتهاده استنباطاً من المنصوص - كما يظن - بل أكثره أن يكون علَّمه الله تعالى مقاصد الشرع وقانون التشريع والتيسير والأحكام ، فبيّن المقاصد المتلقاة بالوحى بذلك القانون . ومنه حكّم مرسلة ومصالح مطلقة ، لم يوقتها ولم يبين حدودها ، كبيان الأخلاق الصالحة وأضدادها ، ومستندها - غالباً- الاجتهاد ، بمعنى أن الله - تعالى - علَّمه قوانين الارتفاقات ، فاستنبط منها حكمة ، وجعل فيها كلية ، ومنه فضائل الأعمال ، ومناقب العمال ، وأرى أن بعضها مستند إلى الوحي ، وبعضها إلى الاجتهاد . . .

(وثانيهما) : ما ليس من باب تبليغ الرسالة ، وفيه قوله عليه :

«إنما أنا بشر ، إذا أمرتكم بشيء من دينكم فخذوا به ، وإذا أمرتكم بشيء من رأيي فإنما أنا بشر» (١٠٠) وقوله والله في قصة تأبير النخل : «فإني ظننت ظنا ، ولا تؤاخذوني بالظن ، ولكن إذا حدثتكم عن الله شيئاً فخذوا به ، فإني لم أكذب على الله (١١) . . .

ف منه: الطب، ومنه: باب ق وله على الأدهم الأقرح (١٢) ، ومستنده التجربة ، ومنه: ما فعله النبى على على سبيل العادة - دون العبادة - وبحسب الاتفاق ، دون القصد ، ومنه: ما ذكره كما كان يذكر قومه ، كحديث أم زرع ، وحديث خرافة ، وهو قول زيد بن ثابت ، حيث دخل عليه نفر فقالوا له: حدثنا أحاديث رسول الله عليه (قال: كنت جاره ، فكان إذا نزل عليه الوحى بعث إلى فكتبته له ، فكان إذا ذكرنا الدنيا ذكرها معنا ، وإذا ذكرنا اللاعام ذكره معنا فكل هذا أحدثكم عن رسول الله عليه "") . .

ومنه: ما قصد به مصلحة جزئية يومئذ وليس من الأمور اللازمة لجميع الأمة ، وذلك من مثل ما يأمر به الخليفة من تعيينه الجيوش ، وتعيين الشعار (١٤) وهو قول عمر -رضى الله عنه -: ما لنا وللرَّمَل (١٥)؟! كنا نتراءى (١٦) به قوماً قد أهلكهم الله - ثم خشى أن يكون له سبب آخر .

وقد حمل كثير من الأحكام عليه (۱۷) ، كقوله بطي : «من قتل قتيل فله سلبه «۱۸) ومنه : حكم وقضاء خاص ، وإنما كان يتبع فيه البينات والأيمان ، وهو قوله بطي لعلى - رضى الله عنه - : «الشاهد يرى مالا يراه الغائب (۱۹) » . . . (۲۰) .

هكذا عرض الدهلوى القضية . . قضية السنة التشريعية . . والسنة غير التشريعية ، في علوم النبي -عليه الصلاة والسلام - . .

وإذا كان هذا هو مبلغ وضوح القضية - قضية علاقة «النص» به «الاجتهاد» ، عندما يكون «النص» قرآنا وسنة - فلا شك أنها قد حسمت - من باب أولى - في غير صالح «العوام»الذين أضفوا قداسة «النص» على اجتهادات القدماء ، حتى ما تعلق منها بالأعراف التي تبدلت والعادات التي تغيرت ، وهي القداسة التي أسهم شيوعها في تكريس الجمود والتقليد ، على النحو الذي أثقل خطا الأمة وأعجزها -حتى الآن عن الانعتاق من إسار التخلف ، وعن النهوض لاستئناف تقدمها من جديد .

ولما كنا ممن لا يستهينون بدعاوى أهل الجمود والتقليد -رغم تهافتها- وممن يدركون الأهمية المحورية لتحرير العقل المسلم من إسار التقليد ؛ لأهمية الاجتهاد في النهضة الإسلامية المرتقبة ، لذلك آثرنا أن نحاكم دعواهم هذه ، إلى «نص» للقرافي ، أحمد بن إدريس ، ينكر فيه هذه الدعوى . . . وإلى نص لابن القيم ، يستنكر فيه ذات الدعوى : دعوى إنكار استئناف الاجتهاد فيما اجتهد فيه القدماء! . .

يبدأ القرافي حديثه عن هذه القضية - في كتابه (الإحكام)-بإيراد . . «السؤال التاسع والثلاثين» . . ونصه :

«ما الصحيح في هذه الأحكام الواقعة في مذهب الشافعي

ومالك وغيرهما ، المرتبة على العوائد والعرف اللذين كانا حاصلين حالة جزم العلماء بهذه الأحكام؟ فهل إذا تغيرت تلك العوائد ، وصارت العوائد تدل على ضد ما كانت تدل عليه أولا ، فهل تبطل هذه الفتاوى المسطورة في كتب الفقهاء ، ويُفتّى بما تقضيه العوائد المتجددة؟ أو يقال: نحن مقلدون ، وما لنا إحداث شرع لعدم أهليتنا للاجتهاد ، فنفتى بما في الكتب المنقولة عن المجتهدين؟ .»

وبعد إيراد هذا السؤال يقول القرافي في الجواب:

«إن إجراء الأحكام التي مُدْرَكُها العوائد مع تغير تلك العوائد: خلاف الإجماع، وجهالة في الدين، بل كل ما هو في الشريعة يتبع العوائد: يتغير الحكم فيه عند تغير العادة إلى ما تقتضيه العادة المتجددة، وليس هذا تجديداً للاجتهاد من المقلدين حتى يشترط فيه أهلية الاجتهاد، بل هذه قاعدة اجتهد فيها العلماء وأجمعوا عليها ؛ فنحن نتبعهم فيها من غير استئناف اجتهاد... وجميع أبواب الفقه المحمولة على العوائد، إذا تغيرت العادة تغيرت الأحكام في تلك الأبواب... بل لا يشترط تغير العادة، بل لو خرجنا نحن من ذلك البلد إلى بلد آخر عوائدهم على خلاف عادة البلد الذي كنا فيه أفتيناهم بعادة بلدهم، ولم نعتبر عادة البلد الذي كنا فيه أفتيناهم بعادة بلدهم، ولم نعتبر عادة البلد الذي كنا فيه .

وكذلك إذا قدم علينا أحد من بلد عادته مضادة للبلد الذي نحن فيه لم نفته إلا بعادة بلده دون عادة بلدنا . .. (٢١) .

أما ابن القيم (٦٩١ - ٧٥١ هـ / ١٢٩٢ - ١٣٥٠ م) فإنه عقد

لهذه القضية فصلاً كاملاً في كتابة (إعلام الموقعين) جعل عنوانه: «فصل في تغيّر الفتوى واختلافها بحسب تغيّر الأزمنة والأمكنة والأحوال والنيات والعوائد.».. قال فيه:

«هذا فصل عظيم النفع جداً ، وقع بسبب الجهل به غلط عظيم على الشريعة أوجب من الحرج والمشقة وتكليف ما لا سبيل إليه ما يعلم أن الشريعة الباهرة – التي في أعلى رتب المصالح لا تأتى به ؛ فإن الشريعة مبناها وأساسها على الحكم ومصالح العباد ، وهي عدل كلها ، ومصالح كلها ، وحكمة كلها ، فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجور ، وعن الرحمة إلى ضدها ، وعن المصلحة إلى المفسدة ، وعن الحِكْمة إلى العبث ، فليست من الشريعة وإن أدخلت فيها بالتأويل . .»(٢١)

إذن فالنصوص - بنظر الشريعة الإسلامية ، والمنهج الإسلامي - إذا وردت فيما هو معقول ، يستقل العقل بإدراكه ، من شئون عالم الشهادة ، وتعلقت بما له حكمة وعلة غائية من الأحكام ، وخرجت عن نطاق الثوابت فإن أحكامها تدور مع هذه العلل وجوداً وعدماً ، فالأحكام هنا لا تُراد لذاتها ، وإنما للمصالح التي شرعت لتحقيقها ، بل إن النصوص نقسها ليست مرادة لذاتها ، وإنما لمصالح العباد التي ما جاءت الشريعة إلا لتحقيقها ! . .

تلك هي حقيقة موقف المنهج الإسلامي إزاء «النص» و «الاجتهاد» رأيناه أبعد ما يكون عن الثنائية والانشطارية التي تفتعل التقابل والتناقض العدائي بينهما ، على النحو الذي أشاع - بإطلاق - مقولة: «إنه لا اجتهاد مع النص» ، دون غييز بين النصوص ، ولا بين موضوعات ومصادر هذه النصوص . .

لقد رأينا كيف أن الذين يمنعون -بإطلاق- الاجتهاد مع وجود النص ، لا يقدسون- كما يحسبون - النصوص ، إنما هم يقدسون «أحكاما فرعية» فقدت شروط إعمالها ، أما قداسة النصوص الإلهية - بمعناها الاصطلاحي - فلا خلاف عليها بين المسلمين .

أما الذين يمنعون الاجتهاد مع «نصوص» قدامى الفقهاء ، فهؤلاء لا علاقة لموقفهم هذا باحترام النصوص وقدسيتها ، وإنما هم الأنصار لتحكم الموتى في الأحياء أو لقسر الحياة على الجمود! خلافا ومعاندة لسنة الله في الكون والاجتماع والأفكار ، سنة التطور والتغير ، فيما هو متغير ومتطور . وذلك على الرغم من إعلان النص القرآني ذلك ﴿ سنة الله الّتي قد خلت من قبل ولن تجد لسنة الله تبديلا ﴾ (٢٣) ؟ ! . .

وإذا كنا قد آثرنا في معالجة هذه السمة من سمات المنهج الإسلامي - سمة العلاقة بين النص والاجتهاد - أن نستأنس بعدد من «النصوص» لبعض الفقهاء الأصوليين، فما ذلك إلا توسلا بهذه «النصوص» كي تفتح في عقول عشاق «المنهج النصوص» فما ذلك إلا توسلا بهذه «النصوص» كي تفتح في عقول عشاق «المذين عقول عشاق «المنهج النصوص» منافذ للاجتهاد والتجديد اللذين هما طوق النجاة للعقل المسلم من المأزق الذي تردى فيه!

#### الهوامش

- (۱) حقق هذا الكتاب وقدم له وعلق عليه الشيخ عبد الفتاح أبو غدة ، انظر ص ٣ ، ١١ من التقديم . طبعة حلب سنة ١٩٦٧ م (وجدير بالذكر أن فكر القرافى هذا قد ذكره كثير من الفقهاء الأصوليين فهو ليس من خصوصيات المالكية والقرافى من أعلامهم فلقد تبناه بنصوصه تقريباً القاضى علاء الدين الطرايلسي ، الحتفى (٨٤٤ هـ / ١٤٤٠ م) في كتابه (معين الحكام فيما يتردد بين الخصمين من الأحكام) ، كما سيأتي حديثنا عن ذات الفكر عند ولى الله الدهلوى وهو فقيه حنفى عجتهد ، فضلاً عن أنه من أعلام المحدثين) .
  - (٢) الحُكم : هو القضاء .
  - (٣) السطام : الحديدة التي تحرك بها النار وتسعر .
- (٤) رواه البخارى ومسلم وأبو داود والنسائى والترمذى وابن ماجة ومالك والإمام أحمد والطحاوى فى (مشكل الآثار) ، ولقد أوردناه فى الصورة التى جمعت الزيادات التى تفردت بها بعض الروايات أنظر تعليقات الشيخ عبد الفتاح أبو غدة على (الإحكام) للقرافى – هامش (١) ص ٧٨ – ٨٩ .
- (0) الأعراف : ١٥٨ . (أي أن ما أخذ عن اجتهاد الرسول ، باعتباره إمام الدولة ، وليس عن الرسالة المبلغة ، أو الفتيا المتعلقة بها ، فمرده إلى إمام الوقت الحاضو ، أي الدولة الإسلامية المعاصرة ، التي تستأنف ما ورد فيه من السنة غير التشريعية ، تضي منها ما لا يزال محققاً للمقاصد ، وتستبدل أحكاماً جديدة لما لا تتوافر شروط إعمال حكمه . . كل ذلك باجتهاد جديد) .
- (٦) الحاكم : أى القاضى . . فهو الآخر يستأنف النظر في الأقضية النبوية الواردة في
  مثل المنازعات المعاصرة ، محتكماً إلى البيئات والأدلة الجديدة في المنازعات
  الحالمة .
- (٧) القرافي (الأحكام في تمييز الفتاوي عن الأحكام وتصرفات للقاضي والإمام) ص
  ٩٦ ٨٦
  - (٨) الحشر : ٧ .
  - (٩) الارتفاق: الاستناد والانكاء . والمراد بالارتفاقات: المعاملات -
    - (١٠) من رواة الحديثين مسلم وابن ماجة والإمام أحمد .

- (١١) من رواة الحديثين مسلم وابن ماجة والإمام أحمد .
- (١٢) ورد هذا الحديث بلقظه . وبمعناه مع تغيير في بعض لفظه في النسائي والدارمي
  والترمذي وأبو داود والإمام أحمد .
- (١٣) في تحقيق كتاب الدهلوى تعليق- هذا نصه : «أى لا أستطيع أن أذكر كل هذه الإمرر. فكل هذا بعني : أفكل هذا؟ يعني الاستفهام الإنكاري»؟
  - (١٤) أي الوايات والأعلام .
  - (١٥) الرمل في المشي- : الهرولة دون الجرى وفوق المشي المعتاد .
- (١٦) أي : نرى المشركين ونظهر لهم قوتنا بالمشى رمالاً هرولة كي لا يروا منا إعياه
  يشمتهم فينا! .
  - (١٧) أي : على هذا القسم ، الذي ليس من باب تبليغ الرسالة .
    - (١٨) رواه أبو داود والدرامي والإمام أحمد .
      - (١٩) رواه الامام أحمد .
- (٢٠) الدهلوي (حجة الله البالغة) ج ١ ص ١٢٨ ، ١٢٩ طبعة القاهرة سنة ١٣٥٢ هـ ـ
- (۲۱) القرافي (الإحكام في تمييز الفتاوي عن الأحكام وتصرفات القاضي والإمام) ص۲۳۳-۲۳۱ .
  - (٢٢) ابن القيم (إعلام الموقعين) ج ٣ ص ٣ طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م .
    - (٢٣) الفتح : ٢٣ .

### القمسرس

| ٣   | تقديم للدكتور محمد عمارة                                      |
|-----|---------------------------------------------------------------|
|     | ١ - الشيخ محمد الطاهر بن عاشور :                              |
| ١٤  | [تمييز مقامات وأقوال وأفعال الرسول - عليه -]                  |
| ٣٤  | ٢ - الشيخ على الخفيف: [السنة التشريعية]:                      |
| ٣٤  | - عناصر البحث                                                 |
|     | - ما نيط بالسنة                                               |
| ٥٣  | - وجوب العمل بالسنة                                           |
|     | ٣- الدكتور محمد سليم العوا: [السنة التشريعية وغير التشريعية]: |
| ٥٨  | ٠٠٠ ټهيد ٠٠٠                                                  |
| 77  | ٢ - أقسام السنة من حيث أثرها التشريعي                         |
|     | ٣ - اختلاف الفقهاء في نسبة بعض تصرفات الرسول إلى              |
| ٦٧  | أقسام السنة المتقدمة                                          |
|     | ٤ - مواقف الصحابة تدل على صحة التقسيم السابق                  |
| ٧.  | للسنة                                                         |
| ٧٧  | ٥ - وبعد                                                      |
| 7.1 | ٤- الدكتور محمد عمارة: [السنة التشريعية وغير التشريعية]       |



#### إلى القارئ العزيز ...

#### في هذه السلسلة الجديدة:

إذا كان «التنوير الغربي» هو تنوير علماني ، يستبدل العقل بالدين ، ويقيم قطيعة مع التراث . .

فإن «التنوير الإسلامي» هو تنوير إلهي ، لأن الله والقرآن والرسول صلى الله عليه وسلم: أنوار، تصنع للمسلم تنويرا إسلاميا متميزا.

ولتقديم هذا التنوير الإسلامي للقراء ، تصدر هذه السلسلة ، التي يسهم فيها أعلام التجديد الإسلامي المعاصر:

- د . محمد عمارة
  المستشار طارق البشرى
- د . حسن الشافعي
  د . محمد سليم العوا
- ا . فــهـمى هويـــدى د . يوسف القرضــاوى
- د . سيد دسوقى د . كـمال الدين إمام
- د . عبدالوهاب المسيرى د . شريف عبدالعظيم
- د . عــادل حــسين د . صلاح الدين سلطان

وغيرهم من المفكرين الإسلاميين . .

إنه مشروع طموح ، لإنارة العقل بأنوار الإسلام .

الناشر

